
 1 

 

Concours national de la Résistance et de la Déportation 
 

2026 
 
 
 

La fin de la Shoah et de l’univers 
concentrationnaire nazi 

 
Survivre, témoigner, juger (1944-1948) 

 

 
 

DOCUMENTS 
 



 2 

Survivre et témoigner : l’exemple de Denise 
Lorach (1916-2001), rescapée de Bergen-Belsen 

 
 
Denise Lorach (Lévy) est née le 22 juillet 1916 à Besançon. Elle épouse Jacques 
Lorach, avocat, officier prisonnier de guerre dans un Oflag en Allemagne. Denise 
Lorach est arrêtée le 28 février 1944 à Saint-Honoré-les-Bains (Nièvre) avec son 
père et son fils Jean-Serge, respectivement âgés de 58 ans et de 4 ans et demi, 
par un gendarme français et un soldat allemand. Ils sont internés tous les trois 
au camp d’internement de Drancy. Déporté à Auschwitz le 7 mars 1944 (convoi 
n°69), le père de Denise Lorach est gazé à son arrivée le 11 mars 1944. Denise et 
son fils Jean-Serge sont envoyés au camp de concentration de Bergen-Belsen 
avec 240 femmes et 80 enfants juifs de prisonniers de guerre. Tous les deux sont 
évacués du camp par les nazis le 9 avril 1945 dans un train qui erre plus de quinze 
jours sans nourriture. Ils sont libérés le 23 avril 1945 par les Soviétiques à Tröbitz. 
Denise Lorach et son fils Jean-Serge sont de retour à Paris le 25 juin 1945. 
 
Document. Témoignage de Denise Lorach recueilli le 22 avril 1988 par François 
Marcot. 
 
L’enregistrement de cet entretien est accessible dans son intégralité à 
l’adresse suivante : 
 
https://view.genially.com/692888430d11baea72cc4afd/interactive-
content-cnrd-2026 
 
Dans cet entretien avec François Marcot enregistré le 22 avril 1988, Denise 
Lorach évoque la survie dans les derniers temps de l’univers concentrationnaire 
nazi, l’absence de prise en charge des déportés par les troupes alliées et le 
sentiment d’abandon, le retour pénible en France et la difficulté à partager 
l’expérience de la déportation, le choix de témoigner et de transmettre l’histoire 
de la déportation par la création d’un musée. 
 
 
 
 
 
 



 3 

Partie 1. Survivre à la fin de l’univers concentrationnaire 
 
Denise Lorach : Nous étions exsangues, à la dernière limite de nos forces, 
puisque nous ne recevions plus une soupe que toutes les trente-six heures et 
plus du tout de pain. Autrement dit, pour monter une marche, il fallait prendre 
sa jambe, la soulever et recommencer avec l'autre. Et c'est à ce moment-là 
qu'une de mes amies, qui a vu que j'étais noire, bleue plutôt, a pensé que c'était 
le signe de la fin. Et elle m'a assuré qu'elle s'occuperait de mon fils. Mais j'étais 
tellement fatiguée que je n'ai pas réalisé qu'elle m'avait proposé de s'occuper de 
lui parce qu'elle pensait que j'étais mourante. J'ai demandé à un médecin si nous 
pouvions survivre encore un peu et il m'a dit : « oui, deux semaines, trois 
semaines au maximum ». Et nous savions que les Anglais étaient proches. Nous 
avons vu les parachutes tomber. C'est à ce moment-là qu'on nous a fait monter 
dans un train. Eichmann lui-même, je l'ai appris par le procès Eichmann, un train 
qui a erré pendant quatorze jours à travers les lignes alliées sans que ne nous 
soit distribué ni pain, ni nourriture, ni eau. Tant et si bien que j'ai bu de l'eau 
dans laquelle on avait jeté des cadavres sans pouvoir en être dégoûtée en la 
prenant, ni même aujourd'hui en en parlant tellement j'avais soif. J’avais 
emporté avec moi un rutabaga et un peu de sel et ce sel me donnait soif. C'est 
complètement absurde quand on pense à ce qu'est l'œdème d'absorber et de 
l'eau et du sel. Mais j'avais une impression d'estomac rempli. Ne parlons pas de 
mon enfant qui était aussi exsangue et qui ne savait plus marcher. Des bagarres 
qui ont eu lieu dans ce train, parce que nous étions tous à la limite extrême de 
la nervosité et de la force de vivre. 
François Marcot : Et, et à ce moment-là, vous aviez envie de vivre encore ? 
Denise Lorach : Oui, bien sûr. Mais mon cas est un peu spécial parce que moi, 
j'avais un enfant. Et ma terreur pendant toute cette déportation a été de mourir 
avant lui ou de le voir mourir avant moi. Alors, il était essentiel de vivre ou de 
mourir ensemble. Et nous n'étions pas sûrs de mourir ensemble. 
François Marcot : Et pour vos camarades déportés, vous aviez l'impression que, 
pour eux, la mort était proche, certaine, probable, indifférente ? Quel rapport y 
avait-il avec la mort ? 
Denise Lorach : Je crois que nous avions une sensibilité terriblement émoussée 
et que l’on arrivait, me semble-t-il, à ne plus avoir peur de la mort parce que 
nous n'étions — au moins pour un certain nombre — beaucoup moins rattachés 
à nos familles que nous l'étions dans les premiers temps de la captivité. Le passé 
s'éloignait. Le présent seul nous occupait. Le présent, c'était la minute qu'il fallait 
vivre, au cours de laquelle il fallait survivre. Le plus important, c'était de survivre. 
Et ce que nous demandions surtout, c'est de connaître la victoire, la défaite de 



 4 

l'Allemagne et être assurés de mourir chez nous. Mais nous étions beaucoup 
plus… 
François Marcot : C'était ça, l'avenir ? 
Denise Lorach : Nous ne pensions pas — enfin, en ce qui me concerne — je ne 
croyais pas que nous survivrions longtemps. Je croyais que nous étions trop 
épuisés. 
François Marcot : Alors, c'était quoi la limite de l'espoir ? C'était ça ? 
Denise Lorach : La limite, c'était de connaître la liberté, de se dire : « Nous 
sommes libres ». Mais de cette liberté, nous ne pouvions rien faire parce que 
nous étions beaucoup trop faibles, beaucoup trop lasses. 
François Marcot : Et vous aviez une idée de revivre après, de recommencer une 
vie ? D’éloigner les camps, de ne plus penser aux camps ? 
Denise Lorach : Non, c'était trop difficile. L'imagination était difficile. Nous avions 
perdu une possibilité d'imagination. Ce n'était pas plus mal pendant la captivité. 
On imaginait que l'instant présent, la soupe qui allait venir ou celle qui n'était 
pas venue, et on discutait interminablement de l'épaisseur de la soupe, de la 
tranche de pain, lorsque nous en avions, qu'on nous donnait. On était vraiment 
réduits pratiquement à l'état de bêtes agissantes. Et la bête soigne son enfant, 
en ce qui nous concernait — puisque femmes de prisonniers, nous avions nos 
enfants. C'était la préoccupation constante. 
 
Partie2. La prise en charge par les Alliés : « un sentiment d’abandon » 
 
François Marcot : Et ce qui est curieux… Vous, vous l'avez ressenti : la joie n'est 
pas arrivée avec les Alliés. Pourquoi ? 
Denise Lorach : Pourquoi ? Il y avait trop de morts. Nous n'avons pas connu, 
nous, toutes les exécutions qui ont eu lieu, des malheureux qu'on avait tués au 
bord des routes, de ceux qu'on a exécutés au lance-flammes, de ceux qu'on a 
tués par rafales de mitraillettes dans des carrières. Nous ne l'avons pas su. Mais 
nous, nous avons vu les morts autour de nous. Vous savez qu'il y avait treize mille 
morts sur la terre de Bergen-Belsen quand le camp a été libéré et qu'il y en a eu 
encore un nombre au moins aussi grand, si ce n'est plus, après. Et dans le train 
dans lequel nous errions, on balançait tous les jours les morts. Par conséquent, 
la mort était constamment présente. 
François Marcot : Et l'arrivée de l'Allié, des Alliés, des Anglais là, concrètement, 
ce n'était pas la délivrance ? Vous ne l'avez pas vécu comme une délivrance ? 
Denise Lorach : Moi, je ne l'ai pas connue, la libération par les Anglais. Et je crois 
surtout… et ça a été le cas, moi, j'ai été libérée par les Soviétiques et je pensais 
que les Anglais avaient fait mieux que les Soviétiques. Et les Américains n'ont pas 
fait mieux non plus que les Anglais. Les Américains ont cloîtré nos camarades 



 5 

dans les camps, ils les ont empêchés de sortir. Il y avait cette épidémie de typhus 
qui ravageait l'Allemagne. Alors, on avait peur de la contamination. Et ceux qui 
ont pu s'échapper sont arrivés sur les aéroports. Et sur les aéroports — ça a été 
notre cas aussi — il n'y avait pas d'avions pour eux. Comme nous n'avions pas eu 
d'avion, nous sommes rentrés en wagons à bestiaux. Il n'y avait pas d'avion pour 
ces femmes et ces enfants, et il n'y avait pas d'avion pour ces rescapés de 
Mauthausen ou de Buchenwald. Et certains sont morts sur le terrain d'aviation. 
Et ce sont les soldats, les prisonniers de guerre qui rentraient, pas les déportés. 
Rien n'a été prévu. Nous parlions de Bergen-Belsen et de la libération par les 
Anglais. On pourrait peut-être, à ce moment-là quand même revenir sur une 
généralité, sur le fait que rien n'a été prévu sur le plan des secours, donc le 
rapatriement n'a pas été rapide, mais les secours n'ont pas été efficaces non 
plus. On a donné des nourritures absolument extravagantes à ces malheureux 
qui n'avaient pas eu de nourriture solide depuis des mois, pas de nourriture du 
tout. On leur a donné des boîtes de conserves, ils en sont morts. Il paraît qu'à 
Mauthausen, on leur a donné de la soupe de pois, ils en sont morts. À Bergen-
Belsen, je ne sais pas s'il y a eu distribution de nourriture, je n'en suis pas sûre, 
mais la plupart sont morts d'avoir trop mangé — d’avoir mangé, tout 
simplement. Et si j'ai survécu, c'est parce que je n'ai pas trouvé de nourriture et 
seulement de la mélasse, et que c'était une nourriture substantielle, vivante et 
légère. Alors sur le plan de sanitaire, rien n'avait été prévu par les armées 
libératrices. Je sais bien que c'étaient des armées combattantes et qu'il y avait 
une guerre à poursuivre. L'armistice n'était pas signé au mois d'avril. Mais tout 
de même, tout de même comme dit Elie Wiesel, on aurait pu prévoir quelque 
chose. On a installé enfin des lazarets à Bergen-Belsen dans les camps des SS. 
Mais il n'y avait pas suffisamment de médecins. Et j'ai eu le témoignage de 
Joseph Weil qui m'a dit que les médecins habilités à soigner ces détenus étaient 
des médecins allemands, des infirmières allemandes. Imaginez ces gens qui 
déliraient et qui voyaient au-dessus de leur visage des têtes d’Allemands et 
surtout la langue allemande. Pour eux, c'était un cauchemar épouvantable et ils 
criaient et ils pleuraient qu'ils voulaient s'en aller. 
François Marcot : Si je comprends bien, au fond même, même au moment de 
l'arrivée des Alliés, c'est encore le sentiment d'abandon qui, que vous avez 
trouvé ? 
Denise Lorach : Oui, tous, je crois. Tous. Je crois. Qu’elle que soit l'origine des 
déportés, ils ont une impression d'abandon. Je ne comprends pas comment les 
Alliés, qui ont d'abord négligé tout ce qu'on a pu leur apprendre sur les camps, 
n'ont pas prévu des missions sanitaires pour la libération des camps. Il ne 
s'agissait pas de troupes, il s'agissait de quelques camions avec quelques 
médecins, quelques infirmiers qui auraient pu soigner ces malheureux qui 



 6 

avaient… Vous savez, ce dont nous avions besoin, ce dont nous rêvions, c'est 
d'un lit avec des draps et puis un potage de légumes. C'est tout ce que nous 
demandions. Ça n'était pas impossible à organiser. Et puis le retour. Le retour 
rapide parce que nous avions une peur affreuse de mourir en Allemagne, parce 
que nous pensions, comme je vous le disais, que la mort était sur nous et que la 
mort allait nous atteindre. Et nous ne voulions pas mourir en terre allemande. Et 
nous avons mis quatorze jours pour rentrer en wagon à bestiaux depuis Leipzig 
et notre hantise chaque jour était de se dire : « Quand passerons-nous la 
frontière ? » Et quand nous l'avons passée, cette frontière, même avant d'avoir 
retrouvé nos familles, nous étions déjà soulagés. Nous sommes en France ! 
 
 
Partie 3. Le retour en France 
 
François Marcot : Et l'accueil des Français ? Quels sont les premiers Français par 
lesquels vous ayez été accueillie ? 
Denise Lorach : Si c'est de mon expérience que vous voulez parler, elle a été 
pénible. Parce que lorsque dans ce périple, que j'ai organisé d'ailleurs parce 
qu'un groupe était venu chercher les femmes et les enfants de prisonniers, 
n'avait pas accompli sa mission et j'ai donc, moi, après leur départ, ramené ce 
groupe, quand nous avons pu sortir de la zone infestée par le typhus. Alors, on 
nous a ramenés dans des wagons à bestiaux avec des épisodes qu'il serait trop 
long de raconter ici. Mais il y en a un qui a commencé par me frapper, c'était à 
Spire. Le wagon était si haut, mon fils était quand même assez lourd pour que je 
ne puisse pas le hisser. Et il y avait une AFAT [auxiliaire féminine de l’armée de 
terre] à laquelle j'ai dit : « Pouvez-vous m'aider ? » Elle m'a dit : « Vous êtes 
partie, vous pouvez bien revenir ». Ça s'est répété plusieurs fois. Et quand nous 
sommes arrivés sur le quai de la gare d'Ivry, on nous a de nouveau dit : « Vous 
êtes partis, vous pouvez bien, vous pouvez bien revenir ». On a dit : « Mais partis 
comment ? » Parce que comme nous avions des enfants et qu'on ignorait et le 
nom de Bergen-Belsen que nous évoquions et le fait qu'il y avait eu des femmes 
et des enfants de prisonniers déportés, on nous avait prises pour des STO 
[service du travail obligatoire]. Alors, vous voyez que notre retour a été quand 
même coloré de façon particulière. Quant aux autres, ils ont été bien accueillis, 
bien sûr. Mais enfin, je peux quand même comme épisode vous raconter qu'on 
a voulu me faire payer la douane sur un vase que j'avais pris sur l'occupant et 
que j'occupais à mon tour et que je ramenais un vase et que le douanier voulait 
me faire payer la douane. 
François Marcot : C'est tout un état d'esprit. Toute une ignorance. 



 7 

Denise Lorach : Une cruauté terrible, puisque… Chez les Français, vous me 
demandiez mon sentiment, le premier médecin français que j'ai vu et auquel — 
nous avions très peur d'être tuberculeuses et moi en particulier étant donné la 
promiscuité et la mort par le typhus, mais aussi par la tuberculose qui s'est 
prolongée après. Et le premier médecin français que j'ai vu, qui était un ami de 
la famille et auquel j'ai dit : « Alors, je survivrai ? ». Il a hoché la tête, il m'a dit : 
« Les déportés rentrent avec une apparence de santé. Trois mois après, ils nous 
claquent dans les mains. J'ai compté les trois mois. J'ai survécu aux trois mois. Et 
puis, j'ai été terriblement fatiguée par la suite et j'ai revu un autre médecin 
auquel, me sentant mieux, ayant été bien soignée, j'ai raconté cette histoire et 
il a eu la cruauté de me répondre : « Mais c'est toujours vrai, j'ai toujours des 
déportés qui me claquent dans les mains, sans que je comprenne pourquoi ». 
Vous voyez que l'accueil n'a pas été toujours aussi chaleureux, aussi… Il y a un 
manque de sensibilité, je crois. 
François Marcot : Il vous a déçue le monde que vous avez retrouvé. Vous l'avez 
ressenti comme ça, à l'époque ? 
Denise Lorach : Oui, il m'a déçue. Je peux vous donner un autre exemple. J'avais 
une camarade de classe dont le père était colonel de gendarmerie. Ils habitaient 
dans l'immeuble en face du mien. Jamais ces gens ne m'ont dit : « Vous voilà 
revenue, nous sommes heureux de vous revoir, comment avez-vous survécu ? » 
Je n'ai jamais eu un mot. Leur fille était ma camarade de classe. Elle ne m'a jamais 
écrit. Le père d'amis de Besançon m'a rencontrée. Il ne m'a jamais demandé ce 
qu'il était advenu de mon père. Oui, il y a eu une sorte de… Ceux qui n'avaient 
pas souffert avaient une sorte d’insensibilité. Par contre, parmi nos camarades, 
nous avons rencontré évidemment beaucoup plus de chaleur. 
François Marcot : Est-ce que vous avez, est-ce que vous avez eu l'impression, à 
l'époque en tout cas, que les gens étaient capables de comprendre ce que vous 
aviez vécu ? 
Denise Lorach : Non. Aujourd'hui, pas davantage. C'est incommunicable. 
Incommunicable. Ce qu'il y a de pire et le pire de mes cauchemars, c'est 
l'arrestation. Le pire, c'était la privation de liberté. Et ça, seuls peut-être les 
détenus de droits communs doivent savoir ce que c'est. C'est atroce pour un être 
humain d'être privé de liberté. Je crois que c'est le plus grand dommage que l'on 
puisse causer à un homme. Et si nous pensons à ce qui se passe aujourd'hui, vous 
sentez combien c'est douloureux. C'est très grave. 
François Marcot : Est-ce qu'on peut reprendre une vie normale après ? Enfin, 
vous l'avez quand même reprise pendant un certain temps ? 
Denise Lorach : Oui, avec une joie extraordinaire et des complications dans cette 
vie que ma famille ne comprenait pas très bien. Je ne supporte plus le froid, j'ai 
eu trop froid, je ne supporte plus la saleté. Par conséquent, je suis plus exigeante 



 8 

que je l'étais auparavant. Maintenant, il y a des choses que je n'admets plus. Je 
ne supporte pas d'avoir faim. Si j'ai faim, j'ai besoin de manger, de m'alimenter. 
Il y a quelque chose qui me stupéfie aussi, c'est de voir les gens dans des 
restaurants, devant des assiettes bien garnies, et qui trouvent cela naturel. Je ne 
trouve pas naturel d'avoir un repas servi. Je trouve que c'est toujours quelque 
chose d'exceptionnel. Je ne trouve pas naturel d'enfiler dès le matin des 
vêtements et de ne pas m'épouiller. Je trouve encore que c'est une grâce. Et je 
pense que personne ne peut partager cela, je pense que personne ne trouve 
anormal d'enfiler des vêtements propres, de se nourrir tous les jours, d'être 
certain qu'interviendront certains rythmes de vie que nous avions totalement 
perdus. 
François Marcot : Vous le ressentez constamment ? 
Denise Lorach : Ah oui, ça, je ne l'oublie jamais. C'est impossible d'oublier. Je 
pense que sur ce plan, tous les déportés, ils se comprennent. 
 
Partie 4. « Ne pas témoigner serait trahir » 
 
François Marcot : Vous, Denise Lorach, vous êtes évidemment particulièrement 
impliquée au Musée de la Résistance et de la Déportation [de Besançon], c'est 
vous qui en avez voulu la création. Pourquoi dans votre vie de déportée ? 
Denise Lorach : Eh bien, c'est une possibilité qui m'a été offerte par la ville de 
Besançon. Bien que je n’aie eu aucun titre pour le faire, sinon ma qualité 
d'ancienne déportée. J’ai pensé qu'il fallait remplir cette mission en souvenir de 
tous ceux qui ne sont pas rentrés. Parce que sachez aussi que nos camarades, 
ceux qui se sentaient mourants — nous étions tous mourants, mais il y a ceux 
qui sont réellement morts — disaient : « Vous direz au monde, vous ferez savoir 
ce que nous avons vécu, vous ferez savoir quelle a été notre vie misérable et 
notre fin ». Et c'est pourquoi j'ai pensé qu'il m'incombait, puisqu’on m'offrait 
cette possibilité, de créer ce musée pour lequel j’ai choisi la devise : « Ne pas 
témoigner serait trahir ». 
François Marcot : Trahir quoi ? 
Denise Lorach : Trahir ces morts. Tous les morts, d'ailleurs. Pas seulement les 
morts en déportation, les morts par exécution, les morts dans les combats de la 
Résistance. Tous ceux qui ne sont pas là pour jouir de la paix retrouvée, de la 
liberté retrouvée. Toujours cette liberté dont je vous parlais. Il s'agit de ne pas 
trahir les morts, de ne pas trahir ceux qui ont souffert, ceux qui ont combattu et 
qui ont disparu. 
François Marcot : Moi, j'aimerais que vous me reparliez de la notion d'abandon 
telle que vous avez pu la ressentir. Peut-être avant, peut-être après aussi ? Être 
abandonnée du monde qui ne m'a rien dit, pas fait grand-chose ? Être 



 9 

abandonnée au moment de la libération, peut-être être abandonnée ensuite 
parce qu'on ne voulait pas comprendre ou simplement savoir ce que vous aviez 
vécu ? Est-ce que pourriez revenir sur cette notion d'abandon ? 
Denise Lorach : 
L'abandon de ceux que nous avons retrouvés au retour, il y a ceux qui étaient 
curieux d'avoir quelques détails, il y a ceux que cela insupportait et ça n'a aucune 
importance. Ça n'est pas grave. Ce qui était beaucoup plus grave, c'est l'abandon 
du monde. Et le premier musée m'a été inspiré par les livres d'Elie Wiesel, qui a 
écrit : « Si la haine était une solution, les déportés auraient dû incendier le 
monde à leur sortie des camps ». C'est la vérité. Nous avions une amertume 
infinie en voyant d'abord que le monde avait continué de vivre. Moi, j'ai 
découvert sur la table d'un dentiste qu'il y avait des journaux de mode qui 
paraissaient pendant la guerre et qu'il y a des femmes qui étaient préoccupées 
par la couleur de leurs chapeaux ou de leurs chaussures. Et qu'il y avait des 
collections de mode qu'on présentait. Et pendant ce temps-là, nous mourions 
dans la vermine et dans le dénuement le plus absolu. Mais ça, c'est un petit 
aspect des choses. Ce à quoi fait allusion Elie Wiesel, c'est au silence du monde, 
au silence des grands de ce monde qui n'ont pas voulu savoir parce qu'ils ont su. 
Churchill a dit : « Monsieur Weizmann [Haïm Weizmann] m'est insupportable s'il 
me parle de sujets que je ne veux pas entendre. Je les entends quand même et 
je ne peux pas dormir la nuit et j'ai besoin de nuits réparatrices pour le combat 
que je mène ». Roosevelt n'a rien voulu savoir. Les Juifs d'Amérique n'ont pas 
été plus brillants, qui se combattaient entre eux, entre différentes factions et 
qu'ils n'ont même pas su créer une entente. Il y avait au-dessus de tout aussi 
cette crainte des alliés de combattre — en ce qui concernait les Juifs, il y a eu 
d'autres déportés que les Juifs — cette crainte qu'on puisse dire en Allemagne 
que cette guerre était celle des Juifs et menée pour les Juifs. Alors, ils ont dit : 
« Les Juifs, on s'en occupera plus tard ». Quand ils ont pensé s'en occuper, il n'y 
en avait plus. Et des survivants, on s'est très mal occupé aussi. Il y a eu un voile 
opaque jeté sur ces drames qui se passaient. Il eût été si facile de bombarder les 
voies ferrées qui menaient à Auschwitz. Il y a eu un ambassadeur d'Angleterre, 
dont le nom m'échappe, auquel Eichmann avait proposé l'échange d'un million 
de Juifs contre des camions et qui a eu cette réponse terrible : « Qu'est-ce que 
nous ferons de ces Juifs ? » Le problème n'était pas tellement de livrer des 
camions à l'ennemi, mais que faire d'un million de Juifs ? 
 
Source : © Archives privées François Marcot. 
 



 10 

Germaine Tillion, observatrice au procès de 
Ravensbrück à Hambourg (1946) 

 
 
Les procès successifs du camp de concentration de Ravensbrück s’étendent de 
1946 à 1950 et sont instruits par trois juridictions différentes : américaine pour 
le procès des médecins du camp à Nuremberg (1946-1947), britannique pour le 
procès de Hambourg (1946-1947) et française pour le procès de Rastatt (1949-
1950), ville située dans le Bade-Wurtemberg près de Francfort. Bien que le site 
de Ravensbrück soit situé en zone soviétique, le premier procès se déroule 
devant une juridiction britannique. L’URSS a en effet décliné l’organisation d’un 
procès du fait de la présence de nombreuses déportées polonaises. Ravensbrück 
n’est pas absent du procès de Nuremberg : c’est en particulier par le témoignage 
de Marie-Claude Vaillant-Couturier, déportée à Auschwitz puis transférée à 
Ravensbrück, que le camp de femmes du Mecklembourg est évoqué. Au même 
moment se prépare le procès de Hambourg, qui s’ouvre le 3 décembre 1946, 
malgré l’évasion en novembre des deux principaux responsables du camp, Fritz 
Suhren et Karl Pflaum. Les anciennes déportées Violette Le Cocq, Jacqueline 
Héreil, Renée Lascroux et le docteur Louise Le Porz font partie des 21 témoins à 
charge. Seize accusés sont présentés au tribunal. Le verdict prononce onze 
condamnations à mort et quatre peines de prison. Finalement capturés par les 
Américains en 1949 et remis aux autorités françaises, Suhren et Pflaum sont 
jugés par le Tribunal Supérieur de Rastatt. Ils sont condamnés à la peine de mort 
à l’issue du procès en appel du 17 avril au 13 mai 1950. 
 
Documents. Pièces des archives rassemblées par Germaine Tillion et Anise 
Postel-Vinay sur le procès de Ravensbrück à Hambourg (1946-1947). 
 
Missionnée comme observatrice par deux associations de déportées (l’ADIR et 
l’Amicale de Ravensbrück), Germaine Tillion rédige tout au long du procès des 
comptes rendus pour la revue Voix et Visages. Elle s’interroge notamment sur la 
difficulté de l’instruction à juger le crime dans sa globalité. Anise Postel-Vinay et 
Germaine Tillion ont rassemblé une abondante documentation sur le procès 
(photographies, témoignages et comptes rendus, fiches de dépositions des 
déportées et des accusés, notes diverses et analyses). « Je vais essayer d’avoir 
les minutes du procès pour nos archives », écrit Germaine Tillion le premier jour 
du procès, le 5 décembre 1946. 
 



 11 

1. Photographie des 16 accusés présentant un numéro, de gauche à droite : 
Schwartzhuber, Randhor, Binder, 15 : Winckelman, 16 : Hellinger. 

 



 12 

2. Compte rendu du premier jour du Procès des criminels de Ravensbrück. 
Diverses notes prises par Germaine Tillion [Kouri] avec plan du tribunal 
de Hambourg. 

 
 



 13 

 
 

 
 
 



 14 

 
 
 

 
 
 



 15 

 

 
 



 16 

 
3. Compte rendu du procès adressé par Melle X [Germaine Tillion ?] à Olga 

Wormser-Migot. 
 

 
 
 



 17 

 

 
 
 
 
 
 



 18 

 

 
 
 
 
 
 



 19 

 

 
 
 
 
 
 



 20 

 

 
 
 
 
 
 



 21 

 

 
 
 
 
 
 



 22 

 
4. Fiches de déposition des témoins : Rose Lespez, Jane Bouvron, Odette 

Bernier. 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 23 

 
 

 
 
 
 
 
 
 



 24 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 25 

 
 
 
 
 
 



 26 

 
 

 
 
 
 



 27 

 

 
 
 
 



 28 

5. Fiche de déclaration de l’accusée Bœsel, assistante de Pflaum, gardienne 
responsable des sélections. 

 

 
 
 
 
© Fonds Tillion-Postel-Vinay, Musée de la Résistance et de la Déportation de 
Besançon 
 



 29 

L’abbé Joseph de La Martinière, témoin à charge 
au procès des criminels d’Hinzert devant le 

Tribunal Général de Rastatt (1948) 
 
 
Créé le 2 mars 1946 par le Gouvernement militaire de la zone française 
d’occupation, le Tribunal Général siège à Rastatt près de Francfort (Bade-
Wurtemberg). Jusqu’au 15 octobre 1948, il instruit avec les compétences de 
tribunal de première instance, cours d’appel, cour de Cassation et Tribunal 
international, dans le cadre de la loi n°10 du 20 novembre 1945 du Conseil de 
contrôle allié. Celle-ci définit une base légale commune aux zones d’occupation 
pour poursuivre les criminels nazis (crimes de guerre, contre la paix et contre 
l’humanité). Présidé par Georges Gary puis par Yves Lemerle, le Tribunal Général 
de Rastatt instruit entre 1946 et 1948 près d’une vingtaine de procès dont les 
plus notables concernent les camps de Neue Bremm et Hinzert ainsi que des 
kommandos de Natzweiler et de Schirmek. Du 15 mai au 5 juin 1946, 35 accusés, 
dont le chef du camp de Neue Bremm, Fritz Schmoll, des employés et des 
gardiens, sont jugés : 14 condamnations à mort, des peines de travaux forcés et 
de prison, un acquittement. Un second procès a lieu le 23 juillet 1947 : l’adjoint 
de Schmoll, Schmieden, est condamné à mort. Enfin, en 1947, c’est au tour des 
responsables des kommandos de Natzweiler et de Schirmek implantés dans le 
Wurtemberg : le groupe « Wüste » pour l’exploitation de gisements de schiste 
(Natzweiler), Gaggenau (usines Daimler-Benz) ou Vaihingen. 
 
Documents. Documentation personnelle rassemblée par l’abbé Joseph de La 
Martinière sur le procès d’Hinzert (coupure de presse, correspondance, 
déposition). 
 
Du 17 juin au 17 juillet puis du 27 septembre au 20 octobre 1948, 22 inculpés 
sont jugés pour les crimes commis à Hinzert : 4 peines de mort, des travaux 
forcés et six acquittements. Témoin à charge, l’abbé Joseph de La Martinière y 
fait une longue déposition. Ses archives sur la déportation NN sont conservées 
par le Musée de la Résistance et de la Déportation de Besançon. Elles donnent 
un aperçu des différents points de vue : celui de la justice, celui des témoins. 
 
 
 
 



 30 

1. Compte rendu du procès d’Hinzert à Rastatt publié dans la brochure « La 
France en Allemagne », juin 1948. Photographie de presse de l’abbé 
Joseph de La Martinière déposant au Tribunal général. 
 



 31 

2. Demande d’autorisation de séjour à Rastatt (Zone française 
d’Occupation) au bénéfice de Joseph de La Martinière rédigée par le 
Gouvernement général, le 17 juin 1948. 

 



 32 

3. Témoins français à charge proposés par l’abbé Joseph de La Martinière 
pour déposer au procès des criminels d’Hinzert à Rastatt, Juin 1948. 

 



 33 

4. Lettres du docteur Chauvenet, témoin au procès de Rastatt, dans 
lesquelles il exprime ses impressions sur le déroulement du procès, 28 
juin et 9 juillet 1948. 
 

 
 



 34 

 
 
 

 
 



 35 

 

 
 
 
 
 



 36 

5. Extraits du réquisitoire prononcé par monsieur le Commissaire du 
Gouvernement Jean-Paul Pineau en date du 13 octobre 1948 au procès 
des criminels d’Hinzert à Rastatt. 
 

 
 



 37 

 
 
 

 
© Fonds La Martinière, Musée de la Résistance et de la Déportation de 
Besançon 



 38 

SOMMAIRE 
 
 
 
Survivre et témoigner : l’exemple de Denise Lorach (1916-2001), 
rescapée de Bergen-Belsen        
           page 2 
 
Germaine Tillion, observatrice au procès de Ravensbrück à Hambourg 
(1946) 
 
           page 10 
 
L’abbé Joseph de La Martinière, témoin à charge au procès des 
criminels d’Hinzert devant le Tribunal Général de Rastatt (1948) 
 
           page 29 
 
Crédits 
 
           page 39 
 
 



 39 

CRÉDITS 
 

 
La fin de la shoah et de l'univers concentrationnaire 

nazi. Survivre. Témoigner. Juger (1944-1948) 
 
 
 
Documents proposés en vue de la préparation au concours 

national de la résistance et de la déportation 2026 
 
 
 
 

Remerciements à : Vincent Briand, Mathilde Cantenot, Aurélie 
Cousin, Adèle Delaune, Etienne Deleurme, Karine Dupoux-Binder, 

Jeanne Pohren. 
 
 
 

Recherche documentaire, numérisation, transcription, conception et 
rédaction : Cécile Vast. 

 
 
 
© Archives privées François Marcot. 
© Fonds Tillion-Postel-Vinay, Musée de la Résistance et de la Déportation de Besançon 
© Fonds La Martinière, Musée de la Résistance et de la Déportation de Besançon 
 
 

 
 
 
 


